
DIKSI: Jurnal Kajian Pendidikan dan Sosial 

p-ISSN: 2809-3585, e-ISSN: 2809-3593 

Volume 6, nomor 4, 2024, hal. 900-914 

Doi: https://doi.org/10.53299/diksi.v6i2.2696  

 

 

@2025 DIKSI (https://jurnal.bimaberilmu.com/index.php/diksi) 900 

Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional 

 

 

 Peran Lembaga Pendidikan Islam Nahdatul Ulama  

dalam Perubahan Sosial  

 
Salwa Cantika Sabillah*, Masitah Effendi 

Universitas Islam Negri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia  

*Coresponding Author: salwacantikasabillah28@gmail.com  

Article history 

Dikirim:  

12-09-2025 

 

Direvisi:  

21-11-2025 

 

Diterima: 

26-11-2025 

Abstrak: Nahdlatul Ulama (NU) sebagai organisasi Islam terbesar 

di Indonesia memiliki peran penting dalam perkembangan 

pendidikan Islam melalui lembaga-lembaga seperti pesantren, 

madrasah, dan Lembaga Pendidikan Ma’arif NU (LP Ma’arif NU). 

Artikel ini membahas sejarah, visi misi, serta tantangan yang 

dihadapi oleh lembaga pendidikan NU dalam menghadapi 

perubahan sosial dan modernisasi. Selain itu, dibahas pula 

kontribusi NU dalam pembentukan karakter, penyebaran nilai 

toleransi, dan menjaga keharmonisan sosial. Studi ini 

menggunakan pendekatan kualitatif. Analisis dilakukan secara 

deskriptif dan interpretatif untuk memahami makna di balik data 

yang dikumpulkan dari wawancara, observasi, dan dokumen. 

menyoroti problematika manajemen, sumber daya manusia, 

kurikulum, dan pendanaan yang menjadi hambatan utama dalam 

pengembangan pendidikan NU serta strategi revitalisasi yang 

diperlukan untuk meningkatkan kualitas pendidikan NU. 

 

Key words:  

Nahdatul Ulama; Sosial; 

Institute 

PENDAHULUAN 

Nahdlatul Ulama (NU), sebagai satu organisasi Islam besar yang ada di 

Indonesia yang telah memberikan peran yang penting dalam peningkatan pendidikan 

pada negara ini. Hal ini dilihat dari didirikannya berbagai lembaga pendidikan Islam 

berupa pesantren, yang sebagian besar berada di lingkungan pesantren seperti Lirboyo, 

Sidogiri, Salafiya Safi’iyah, dan Pondok Pesantren Tebu Ireng, serta lain-lain, oleh 

para pendiri NU. Namun demikian, lembaga-lembaga pendidikan Islam tersebut 

termasuk yang didirikan lebih dahulu dibandingkan dengan lembaga pendidikan lain 

di Indonesia (Nasrullah, N., Rama, B., & Achruh, A. 2023). 

Nahdlatul Ulama (NU) dibangun pada tahun 1926 dan sejak saat itu aktif 

berkontribusi dalam pengembangan pendidikan Islam di Indonesia. NU mendirikan 

berbagai lembaga pendidikan seperti pesantren, madrasah, dan LP Ma’arif NU yang 

punya fungsi sebagai pelaksana pada kebijakan pendidikan organisasi tersebut. 

Pendidikan yang dikembangkan NU berlandaskan nilai Ahlussunnah wal Jama’ah  

serta bertujuan untuk membentuk generasi berakhlak mulia. Namun, lembaga 

pendidikan NU menghadapi sejumlah tantangan, antara lain manajemen yang kurang 

efektif, keterbatasan sumber daya manusia, serta minimnya dukungan dana. Oleh 

karena itu, kajian ini bertujuan untuk mengevaluasi permasalahan dalam pendidikan 

NU dan merumuskan strategi revitalisasi yang diperlukan. Berbagai aktivitas 

pendidikan NU, seperti kesuksesan pesantren, majlis ta’lim, dan madrasah, menjadi 

wujud kekuatan kelembagaan NU dan memberikan kontribusi signifikan terhadap 

kemajuan dunia pendidikan di Indonesia (Fathih & Amrullah, 2022). Selain itu, 

https://doi.org/10.53299/diksi.v6i2.2696
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:salwacantikasabillah28@gmail.com


Salwa Cantika Sabillah & Masitah Effendi, Peran Lembaga Pendidikan Islam Nahdatul Ulama…  

 

 

@2025 DIKSI (https://jurnal.bimaberilmu.com/index.php/diksi) 901 

Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional 

 

pendirian pesantren dan madrasah yang berada di bawah pegangan NU menjadi suatu 

faktor penting pencapaian NU dalam menggerakkan partisipasi masyarakat Indonesia 

untuk berperan aktif dalam mendidik umat Islam yang berakhlak mulia, bermoral, dan 

berpegang pada nilai-nilai Ahlussunah wal Jama’ah. Dengan demikian, melalui 

kegiatan pendidikan yang dijalankan, NU berhasil menjadi salah satu  organisasi Islam 

besar dan meberi pengaruh di Indonesia. 

Selaku organisasi besar yang ada di Indonesia NU tetap berkomitmen untuk 

memberikan perhatian terhadap dinamika dan peningkatan pendidikan Indonesia. Hal 

ini dibuktikan sudah banyak pesantren serta madrasah yang dikendalikan oleh NU 

dengan menyadari dakwaan zaman dan kebutuhannya masyarakat yang selalu 

berubah. Oleh karena itu NU tetap berkomitmen terhadap inovasi dan peningkatan 

lembaga pendidikan yang dikelolanya. Pada mulanya hanya ada dari pesantren dan 

madrasah informal, sekolah formal seperti MI, MTs, dan MA yang didirikan oleh 

Kementerian Pendidikan, dan diperluas ke jenjang pendidikan tinggi oleh Lembaga 

Pendidikan Ma'arif NU. Berbagai inovasi pendekatan kemajuan pendidikan NU 

ditujukan untuk mewujudkan pendidikan Islam yang kompetitif dan berkualitas serta 

memenuhi segala kebutuhan modern masyarakat agar mampu bersaing di kancah 

internasional atau dunia. 

Berbagai upaya yang dilakukan NU, seperti pendirian pesantren, majelis taklim, 

dan madrasah, menunjukkan komitmen NU dalam memperkuat pendidikan agama dan 

sosial di tengah masyarakat. Kontribusi tersebut menjadikan NU sebagai salah satu 

organisasi Islam terbesar dan sangat berpengaruh dalam dunia pendidikan Islam di 

Indonesia. NU juga terus menjaga komitmennya terhadap inovasi dan adaptasi 

perkembangan zaman, termasuk pendirian lembaga pendidikan formal dari jenjang 

dasar hingga perguruan tinggi yang dikelola oleh LP Ma’arif NU. 

Sejalan dengan tujuan tersebut, penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif karena berfokus pada pemahaman mendalam mengenai peran, dinamika, dan 

tantangan lembaga pendidikan NU dalam konteks perubahan sosial. Penelitian 

kualitatif memungkinkan peneliti menelaah berbagai sumber literatur, dokumen resmi, 

serta kajian akademik yang relevan untuk menggambarkan kondisi aktual lembaga 

pendidikan NU. Melalui pendekatan ini, penelitian bertujuan mengidentifikasi 

problematika yang dihadapi, seperti kendala manajemen, kurikulum, sumber daya 

manusia, dan pendanaan, serta merumuskan strategi yang diperlukan untuk 

meningkatkan kualitas pendidikan di lingkungan NU. 

 

METODE PENELITIAN 

Pada penelitian ini menggunakan metode kualitatif melalui pendekatan studi 

literatur serta analisis dokumen. Data dicapai dari berbagai sumber baik primer 

maupun sekunder, termasuk buku, jurnal, artikel, dan dokumen resmi NU. Analisis 

dilakukan secara deskriptif untuk mengidentifikasi problematika, tantangan, dan 

strategi pengembangan pendidikan NU. Teknik pengumpulan data melalui dengan 

membaca dan mengkaji berbagai sumber tertulis yang relevan, pengumpulan dokumen 

resmi serta arsip yang berkaitan, dan menganalisis tulisan-tulisan yang membahas 

peran dan tantangan LP Ma’rif NU. Data yang diterapkan dalam penelitian ini 

bersumber dari buku dan artikel ilmiah yang membahas visi misi dan pengembangan 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Salwa Cantika Sabillah & Masitah Effendi, Peran Lembaga Pendidikan Islam Nahdatul Ulama…  

 

@2025 DIKSI (https://jurnal.bimaberilmu.com/index.php/diksi) 902 

Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional 

 

NU, referensi dari tokoh dan pengurus NU yang memerikan gambaran tentang kondisi 

dan menejemen Lembaga Pendidikan NU.  

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Nahdlatul Ulama Dan Lembaga Pendidikan Islam 

1. Sejarah dan Latar Belakang Perkembangan Pendidikan Nahdlatul Ulama 

(NU)  

Nahdlatul Ulama (NU) dibangun pada 31 Januari 1926 atau pada waktu 

yang sama dengan 16 Rajab 1334 H di Surabaya oleh K.H. Hasyim Asy’’ari 

bersama para ulama tradisional dari Jawa Timur (Konsep-Pendidikan-Karakter-

Nahdlatul-Ulama-Nu, n.d.). Sebelum berdirinya NU, terdapat beberapa organisasi 

pendahulu, yaitu Nadhlatuttujjar pada tahun 1918 sebagai gerakan ekonomi 

berbasis desa, Taswirul Afkar pada tahun 1922 yang bergerak di bidang keilmuan 

dan kebudayaan, serta Nadhlatul Watan pada tahun 1924 yang merupakan gerakan 

politik melalui pendidikan. Dari pada ketiga gerakan ini lahir tiga pilar utama NU, 

yakni: (1) wawasan ekonomi yang berfokus pada masyarakat, (2) wawasan 

keilmuan, dan (3) wawasan kebangsaan. 

Salah satunya program tetap Nadhatul Ulama ialah madrasah ataupun 

sekolah yang disebut Maarif. Seluruh program kegiatan Nahdhatul Ulama bukan 

sekadar ekspresi pengamalan ajaran agama Islam. Demikian pun tugas madrasah 

dan sekolah pada hakikatnya adalah melakukan perintah agama dalam bidang 

pendidikan serta peran Nadhatul Ulama didalam upaya mencerdaskan negara dan 

umat. Karena merupakan organisasi yang benar - benar tumbuh dari bawah dan 

mengakar di tanah umat Islam Indonesia, maka sebagian besar madrasah Maarif 

Nadhatul Ulama diberdirikan, dan dibiayai oleh masyarakat sendiri. Nahdhatul 

Ulama melebur dengan Ma'arif dengan kemauan mengkoordinasikan, 

membimbing dan mengawasi (Rozi, 2025). 

NU mendirikan lembaga departemen pendidikan yang telah dinamai 

dengan nama Lembaga Pendidikan Ma'arif NU (LP. Ma'arif NU). Departemen 

tersebut tetap berada di bawah naungan NU. Lembaga ini ialahh salah satu 

organisasi di lingkungan NU yang didirikan dengan tujuan mewujudkan filosofi 

pendidikan NU. Badan ini berperan sebagai penggerak aturan pendidikan NU pada 

tingkat pengurus umum, pengurus daerah, pengurus cabang, dan pengurus cabang 

perwakilan. LP Maarif NU berdiri pada masa penjajahan Belanda, ketika saat umat 

Islam berada dalam keadaan yang amat sangat memprihatinkan, kalah jauh dengan 

lembaga pendidikan yang dikuasai Belanda. LP Maarif NU bertanggung jawab 

menerapkan kebijakan NU di bidang pendidikan dan pendidikan formal dan 

nonformal, kecuali pesantren. Sementara itu, pesantren di lingkungan NU 

didukung oleh RMI (Rabita Ma'ahid al - Islam) yang mempunyai misi menerapkan 

pedoman NU di bidang sistem pengembangan pesantren. Pada tahun 1970 - an 

konsentrasi aktivis pada aktivitas politik menjadi satu penyebabnya lemahnya 

sistem manajemen pendidikan NU. Maarif, sebuah organisasi pendidikan yang 

bertanggung jawab mengelolah madrasah dan sekolah sejak awal tahun 1970 – an. 

Saat ini, 30% anggotanya sudah keluar dari lembaga NU. Ketakutan terhadap 

ekstremisme politik meninggalkan bekas yang mendalam pada tahun 1970 - an dan 

menghantui pada bidang pendidikan umum. Saat itu, pihak sekolah 

menyembunyikan hubungannya dengan NU karena takut akan adanya perbuatan 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Salwa Cantika Sabillah & Masitah Effendi, Peran Lembaga Pendidikan Islam Nahdatul Ulama…  

 

 

@2025 DIKSI (https://jurnal.bimaberilmu.com/index.php/diksi) 903 

Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional 

 

diskriminatif. Saat itu kata MINU (Madrasah Ibtidaiya Nahdlatul Ulama) sudah 

tidak terdengar lagi. Mereka memakai nama yang kurang, seperti mazhab “Wahid 

Hasyim”, nama mantan menteri agama (Ulum & Wahid, 2019). 

Setelah tahun 1984, mendirikan LP dengan tujuan memulihkan madrasah 

yang hilang, atau bersembunyi di balik nama tersebut. Maarif NU harus 

menyatakan identitasnya dengan jelas dan mendaftar ulang ke lembaga pendidikan 

Maarif NU. Namun, permintaan ini tampaknya baru terwujud pada tahun 1987, 

dan berakibat buruk bagi upaya NU dalam memperoleh dana yang diperlukan 

untuk mengoperasikan sekolah - sekolahnya. Jika dicermati mengapa gerakan 

daftar ulang madrasah dan sekolah tidak berhasil, setidaknya ada tiga faktor, yaitu: 

1) Kurangnya kemampuan finansial lembaga pendidikan Maarif NU. 2) 

Kurangnya kendali atau kemampuan mengelola. 3) Tradisi ulama terbiasa dengan 

kebebasan. Karena tradisi Kiai NU, banyak di antara mereka yang enggan 

mengikuti proses pendaftaran meski mereka menganggap dirinya bagian dari 

keluarga NU. Upaya untuk kembali ke peran yang sama seperti sebelumnya di 

bidang agama terus dilakukan, namun kemajuannya berjalan lambat. Pada tahun 

1980 - an, program sekolah disambut baik oleh pihak berwenang dan semakin 

mudah untuk mendapatkan izin pembukaan sekolah baru.(Dianita et al., 2019). 

Bpk. Muhammad Kholil selaku pimpinan di LP. Ma’arif NU Surabaya 

mengatakan bahwa: ” Sebagai Lembaga yang tertinggi dan yang mengurusi 

Pendidikan itu LP. Ma’arif NU, maka LP. Ma’arif sendiri didirikan pada tanggal 

19 september 1929 yaitu 3 tahun setelah NU berdiri. Karena itu urusan terkait 

Pendidikan maka diserahkan ke LP. Ma’arif yang baik buruknya Pendidikan NU 

LP. Ma’arif sendiri yang mengurusnya. LP. Ma’arif NU itu berbeda dengan 

Lembaga yang ada di Muhammadiyah. Kalo di Muhammadiyah tersentralis 

seperti contohnya sekolah – sekolah tertentu yang mendirikan organisasi 

Muhammadiyah sendiri. Sebaliknya, sekolah NU itu NU sendiri mendirikan orang 

per - orang di tingkat Pendidikan lalu diayomi. Mereka bisa mengelola sendiri 

semuanya, mulai dari operasional, keuangan, bahkan kerorganisasian pengurus 

sendiri. Jadi menaungi sekolah – sekolah Islam yang ada, bahkan ada sekolah 

yang didirikan NU dan sekolah tersebut mengatasnamakan NU atau sekolah 

tersebut memiliki ciri khas Amaliyah - nya NU tetapi tidak ikut LP. Ma’arif NU. 

Tentunya itu sangat banyak sekali, padahal didirikan oleh pengurus NU, didirikan 

oleh personal – personal NU tapi sekolah tersebut mengurus notarisnya sendiri, 

mengelola sendiri tapi tidak ikut LP. Ma’arif NU. Ada 2 tipe: 1) Ada sekolah yang 

memang menjadi kepemilikan LP. Ma’arif tapi tidak banyak. 2) Ada sekolah yang 

didirikan oleh orang – orang NU setempat tapi sekolah tersebut dibawah naungan 

LP. Ma’arif tetapi terkait apapun yang dilakukan di sekolah tersebut dikelola 

sendiri padahal SK dari LP. Ma’arif. Oleh sebab itu meskipun sekolah – sekolah 

islam banyak tapi tidak semua dibawah naungan LP. Ma’arif NU. Contoh: MTS 

di Surabaya kurang lebih 50 sekolah tetapi yang dibawah naungan LP. Ma’arif 

hanya 2 sekolah. Seperti yang telah dijelaskan di atas, NU nampaknya berupaya 

keras untuk mencerdaskan anak - anak bangsa, khususnya generasi Muslim kelas 

menengah ke bawah. Berbagai institusi pendidikan telah didirikan di Timur 

Tengah, mulai dari pendidikan dasar hingga pendidikan tinggi. 

 

 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Salwa Cantika Sabillah & Masitah Effendi, Peran Lembaga Pendidikan Islam Nahdatul Ulama…  

 

@2025 DIKSI (https://jurnal.bimaberilmu.com/index.php/diksi) 904 

Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional 

 

 

2. Visi dan Misi NU dalam Pendidikan 

Lembaga ini dibentuk untuk memperkuat dan mendukung visi serta misi 

NU, terutama dalam bidang pendidikan. Oleh sebab itu, sejak didirikan, para 

pimpinan NU telah menginisiasi berbagai program unggulan. Salah satunya adalah 

serangkaian gerakan pionir yang menjadi dasar bagi tiga pilar utama NU. Gerakan 

pertama adalah upaya ekonomi berbasis masyarakat melalui Nadhlatut Tujjar 

(1918), kemudian Tashwirul Afkar (1922) yang menekankan pengembangan 

pengetahuan dan budaya, serta Nahdlatul Wathan (1924) yang berbentuk 

pergerakan politik dengan penekanan pada pendidikan. Ketiga inisiatif tersebut 

berbarengan dengan pendirian NU paada 31 Januari 1926 M/16 Rajab 1334 H. 

Inilah asal-usul pembentukan tiga pilar kunci NU, yaitu: 1) Ekonomi Umat, 2) 

Keilmuan, Sosial, dan Budaya, serta 3) Kebangsaan (Mawasti & Adli, 2018)  

NU akhirnya bekerjasama dengan lemabaga-lembaga seperti Lembaga 

Dakwah, Lembaga Pendidikan Ma’arif, Lembaga Sosial Mabarot, Lembaga 

Pengembangan Pertanian, dan sebagainya untuk mewujudkan ketiga pilar tersebut 

dalam kehidupan masyarakat Indonesia yang mapan. Upaya NU untuk 

mewujudkan salah satu pilar penting dalam bidang pendidikan seperti 

pembangunan pertanian juga terlihat ketika NU telah sah berdiri sebagai Jamiyah 

pada tanggal 13 Januari 1926, yang diwakili dengan banyaknya Madrasah yang 

didirikan NU yang letaknya bersebelahan dengan pesantren ini sudah ada sejak 

lama dan akarnya ada  di Indonesia. Karena adanya beberapa lembaga pendidikan 

di lingkungan pesantren, maka NU pada kongresnya yang kedua pada tahun 1927 

telah membahas permasalahan penyempurnaan metode pendidikan di pesantren 

dan madrasah yang berada di bawah yurisdiksinya. Pondok pesantren merupakan 

satu - satunya basis lembaga pendidikan NU yang berprestasi pada awal 

perkembangannya. Barulah ketika terjadi reformasi pendidikan di Indonesia 

dengan hadirnya Perguruan Tinggi Keagamaan Islam Negeri dan Swasta (PTAI) 

pada tahun 1950, Proyek Wajib Belajar Madrasah (WBM) pada tahun 1958, dan 

Surat Keputusan Tiga Menteri pada tahun 1975. Sekolah dan lembaga, termasuk 

NU, memulai transformasi dengamenyesuaikan diri dengan tuntutan padazaman 

dan kebutuhan masyarakat, antara lain melalui pembentukan sistem madrasah 

formal yang belum pernah diterapkan sebelumnya (Anisyah et al., 2023). 

LP Maarif didirikan NU sebagai bagian dari upaya Nah’dlatul Ulama 

dalam pelaksanakan perintah pada keagamaan di bidang pendidikan, serta 

bersebagai bagian dari upaya NU dalam menunjang terwujudnya bangsa yang 

cerdas. LP Maarif Perkembangan NU tidak terlepas dari penglihatan oleh bagian 

masyarakat Indonesia yang memandang NU sebagai oorganisasi yang dekat 

dengan masyarakat. Banyaknya yang mengatakan bahwa NU adalah organisasi 

yang muncul dari masyarakat, yang berakar pada komunitas Islam Indonesia. Hal 

ini terlihat dari keberadaan mayoritas madrasah dan dekolah dibawah naungan 

Nahdatul Ulama, yang berjumlah 6.000 lembaga Pendidikan sebagian di 

antarannya didirikan, dibangun, serta dibiyayai oleh Masyarakat yang siap 

dikoordinasikan, dibimbing, dan di awasi oleh LP Ma’rif NU. 

  

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Salwa Cantika Sabillah & Masitah Effendi, Peran Lembaga Pendidikan Islam Nahdatul Ulama…  

 

 

@2025 DIKSI (https://jurnal.bimaberilmu.com/index.php/diksi) 905 

Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional 

 

 

3. Jenis dan Jenjang Lembaga Pendidikan Islam NU 

Menurut kategorinya, lembaga pendidikan dapat diklasifikasikan menjadi 

tiga jenis utama, yakni lembaga pendidikan formal, lembaga pendidikan informal, 

dan lembaga pendidikan non-formal. 

a. Lembaga Pendidikan Formal 

Merupakan tempat terbaik untuk memperluas pengetahuan dan cara 

termudah untuk mengembangkan generasii muda didukung oleh pemerintah 

serta masyarakat. Oleh karena itu, sekolah ialah suatu lembaga yang 

mempunyai organisasi yang terstruktur dengan jelas, segala kegiatannya 

direncanakan secara sadar, yang disebut kurikulum (Syarif et al., 2015). Aspek 

penyelenggara: 1) Sekolah negeri, yakni institusi Pendidikan yang dikelola 

oleh pemerintah mencakup penyediaan fasilitas, anggaran, serta rekrutmen 

guru. Hal ini di atur  dalam UUD 1945 Pasal 31, dengan pengelolaan lebih lagi 

lanjut dengan berdasarkan UU Nomor 20 Tahun 2003 tentang islam 

Pendidikan nasional, Dimana sekolah umum berada di bawah kementrian 

Pendidikan dan kebudayaan (Depdikbud), sementara sekolah berbasis agama 

islam brada di bawah kementian agama. 2) Sekolah swasta, yaitu sekolah yang 

di kelola oleh pihak non-pemerintah, seperti Lembaga swasta. Ketentuan ini di 

sebutkan dalam UU Nomor 2 Tahun 1989 Pasal 47 ayat (1), yang menyatakan: 

“masyarakat sebagai mitra pemerintah berkesempatan seluas-luasnya dalam 

memberikan kontribusi serta dalam proses pelaksanaan pendidikan nasional” 

(Departemen Agama RI, 1991 – 1992). Sekolah swasta ini di kategorikan 

menjadi: disamakan, diakui, terdaftar, dan tercatat, baik perguruan tinggi 

negeri (PTN) maupun perguruan tinggi swasta menerapkan mekanisme 

akreditasi.   

 Segi jenjang pendidikann: menurut Undang-Undang Nomor 20 Tahun 

2003, pendidikan formal terbagi menjadi tiga tingkatan utama, yaitu 

pendidikan dasar, pendidikan menengah, dan pendidikan tinggi. 1) Pendidikan 

Dasar, yang mencakup: Sekolah Dasar/Madrasah Ibtidaiyyah serta 

SMP/Madrasah Tsanawiyah. 2) Pendidikan Menengah, yang meliputi: Sekolah 

Menengah Atas/Madrasah Aliyah, SMK/Madrasah Aliyah Khusus. 3) 

Pendidikan Tinggi, yang terdiri atas: akademi, institut, sekolah tinggi, dan 

universitas. 

Berdasarkan sifatnya: 1) Sekolah Umum, yaitu institusi Pendidikan 

yang belim megarahkan siswa ke spesialisasi pekerjaan khusus. Fokus 

utamanya adalah persiapan untuk lanjut ke jenjang Pendidikan yang lebih 

tinggi, meliputi: SD/MI, SMP/MTs, dan SMA/MA. 2) Sekolah Kejuruan, 

yakni lembaga pendidikan yang dirancang untuk membekali siswa dengan 

keterampilan spesifik di bidang tertentu, seperti: SMEA, MAPK (MAK), 

SMKK, STM dan sebagainya. 

b. Lembaga Pendidikan Informal 

Kegiatan pendidikan informal ini tidak memiliki struktur organisasi 

yang kaku, tidak terikat pada jadwal program tetap, serta tidak melibatkan 

proses evaluasi formal. Meskipun demikian, Pendidikan informal semcam ini 

tetap memberikan dampak signifikan dalam membentuk karakter dan 

kepribadian peserta didik. Pendidikan ini bisa terjadi di luar lingkungan 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Salwa Cantika Sabillah & Masitah Effendi, Peran Lembaga Pendidikan Islam Nahdatul Ulama…  

 

@2025 DIKSI (https://jurnal.bimaberilmu.com/index.php/diksi) 906 

Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional 

 

sekolah, seperti di keluarga formal di sekolah, misalnya saat jam istirahat, 

waktu makan siang di kantin, atau ketika guru menunjukan sikap tertentu 

selama mengajar maupun saat gur memberikan respon khusus terhadap siswa. 

Pendidikan informal ini memiliki sasaran tujuan yang spesifik, terutama dalam 

konteks lingkungan rumah tangga/keluarga, komunitas desa, tradisi adat, dan 

sejenisnya.  

c. Lembaga Pendidikan Non – Formal 

Lembaga Pendidikan terdapat didalam Undang-Undang Nomor 20 

Tahun 2003 disebut dengan sebagai jalan pendidikan non-formal ini bersifat 

fungsional serta praktis, dengan tujuan utama untuk mempertinggi kelebihan 

dan keterampilan kerja bagi peserta didik guna mendukung peningkatan 

kualitas hidup mereka. Pendidikan non-formal memiliki karakteristik sebagai 

berikut: 1) Diselenggarakan secara sengaja di luar lingkungan sekolah formal. 

2) Pesertanya umumnya adalah individu yang telah putus sekolah atau 

dikeluarkan dari sistem pendidikan formal. 3) Tidak terikat pada jenjang 

pendidikan tertentu, dengan program yang bersifat jangka pendek. 4) Peserta 

didiknya cenderung beragam dan tidak sepenuhnya homogen. 5) Memiliki 

jadwal belajar tetap, metode pengajaran yang formal, serta evaluasi yang 

terstruktur dan sistematis. 6) Kurikulumnya bersifat aplikatif dan difokuskan 

pada bidang-bidang spesifik. 7) Pengembangan keterampilan kerja menjadi 

prioritas utama sebagai respons terhadap kebutuhan peningkatan taraf 

kesejahteraan hidup. 

 

4. Peran Lembaga Pendidikan Islam NU dalam Perubahan Sosial 

a. Pembentukan Karakter dan Akhlak Masyarakat 

Pembentukan karakter itu salah satu harapan utama dalam pendidikan. 

Pasal 1 Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional (SISDIKNAS) Tahun 2003 

mengemukakan bahwasannya harapan dalam pendidikan ialah menambah potensi 

peserta didik agar mempunyai kepintaran serta kepribadian dan akhlak yang baik 

dan mulia. Pendidikan karakter pada anak usia dini bertujuan menanamkan 

perilaku positif sehingga mereka menjadi orang yang beriman dan bertakwa 

kepada Tuhan Yang Maha Esa. Harapan pendidikan karakter adalah meningkatka 

mutu pengelolaan dan hasil pendidikan yang diarahkan pada pembuatan karakter. 

Melalui pendidikan karakter, setiap individu diinginkan mampu secara mandiri 

mengembangkan dan memanfaatkan pengetahuannya, serta mengkaji, 

menginternalisasi, dan mengkhususkan nilai-nilai karakter dan akhlak mulia 

dalam kehidupan sehari-hari (Hawari et al., 2023). 

Terlihat jelas pada pendidikan yang dikembangkan oleh Nahdatul Ulama 

(NU) jelas berlandaskan pada nilai-nilai agama seagai ciri khas dan identitas 

organisasi, pendidikan keagamaan ini menjadi dasar karakter dan model NU 

dalam berperan serta di masyarakat nyata. Untuk membentuk pendidikan karakter 

yang baik, diperlukan keterlibatan aspek pengetahuan yang memadai serta 

perilaku yang positif.  

Pendidikan karakter dalam pandangan islam mempunyaii peran yang 

sangat penting dalam kehidupan manusia. Analisis menunjukkan bahwa 

penerapan pendidikan berkarakter merupakan hal yang sangat esensial. Sejak 

awal, Nahdatul Ulama menegaskan dirinya sebagai penganut Ahlus Sunnah wal 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Salwa Cantika Sabillah & Masitah Effendi, Peran Lembaga Pendidikan Islam Nahdatul Ulama…  

 

 

@2025 DIKSI (https://jurnal.bimaberilmu.com/index.php/diksi) 907 

Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional 

 

Jama’ah dan menggunakan metode Al Qiyas (Saefudin, A. 2021). Dalam 

indikator Ahlus Sunnah wal Jama’ah, terdapat lima prinsip utama yang dijadikan 

landasan Nahdatul Ulama dalam berinteraksi dengan masyarakat, yang dikenal 

dengan konsep Mabadiu Khaira Ummat yaitu: 

1) At – Tawassuth, yang berarti sikap moderat dengan menepatkan diri di 

Tengah antara dua ekstrem dalam berbagai masalah dan situasi dalam 

mencapai kebenaran. 

2) Al I’tidal, Yang bermaksud tegak lurus, tidak lebih condong kekiri atau 

kekanan. 

3) At – Tasamuh, Yang bermaksud bersikap toleran pada pihak lain, lapang dada 

mengerti sikap pendirian dan kepentingan pihak lain. 

Konsep pendidikan karakter Nahdatul Ulama (NU) sebagaimana 

ditetapkan Muktamar Magelang tahun 1939, menempatkan prinsip-prinsip 

hubungan sosial dan kemanusiaan yang terkandung dalam “Mabadi Khaira 

Ummah”. Dalam pandangan ini, kehidupan manusia setidaknya harus 

mencerminkan sifat ash - shidqu (kejujuran), menjahui dusta, serta menjaga 

kesetiaan terhadap janji. Karakter tersebut menjadi landasan utama Nahdatul 

Ulama dalam membangun prinsip-prinsip relasi sosial (Yugo, 2025) 

Pembentukan karakter atau akhlak mulia sebaiknya dimulai sejak masa 

kanak-kanak, karena hal ini amat krusial untuk mencegah kesalahpahaman yang 

berpotensi memicu konflik. Peran pendidikan Islam dalam membentuk pribadi 

manusia sangatlah vital dan sangat diperlukan, sebab melalui pendidikan Islam 

ini diharapkan lahir generasi muda yang kaffah atau sempurna (Abdurahman,. 

2025). Keberadaan organisasi Nahdlatul Ulama (NU) dalam sistem pendidikan 

Indonesia memiliki kontribusi yang sangat signifikan, di mana NU pada awalnya 

memulai pengabdiannya melalui jaringan pesantren-pesantren. Barulah pada 

Muktamar ke-13 di Menes, Jawa Barat, strategi pendidikan NU secara resmi 

ditetapkan, dengan pembentukan Lembaga Ma'arif yang dipimpin oleh K.H. 

Abdul Wahid Hasyim saat itu, serta pembagian jalur pendidikan formal menjadi 

dua, yaitu pendidikan madrasah dan pendidikan sekolah. 

b. Peran dalam Penyebaran Nilai – Nilai Toleransi dan Kebangsaan 

Pendidikan Agama Islam Aswaja An-Nahdliyah merupakan suatu sistem 

pendidikan yang dibangun atas dasar falsafah, harapan, dan teori-teori yang 

dirancang khusus untuk menerapkan praktik pendidikan yang selaras dengan 

prinsip-prinsip pokok ajaran Ahlussunnah Wal Jama’ah menurut Nahdlatul Ulama. 

Nilai-nilai Pendidikan Agama Islam Aswaja An-Nahdliyah yang dijelaskan dalam 

artikel ini merujuk pada nilai-nilai yang diterapkan oleh Nahdlatul Ulama dalam 

kehidupan masyarakat. Secara mendasar, pendidikan merupakan proses 

penguasaan dan penyebaran ilmu yang memungkinkan budaya diwariskan dari 

satu generasi ke generasi berikutnya. Secara keseluruhan, manusia menjalankan 

pendidikan sebagai usaha untuk mendukung, melatih, dan membimbing anak-anak 

melalui transfer ilmu, pengalaman, kecerdasan, serta keberagaman dari orang tua 

atau pendidik yang diselaraskan dengan fitrah manusia, sehingga anak dapat 

tumbuh dan berkembang serta mencapai tujuan utama, yakni kehidupan ideal 

dengan pembentukan kepribadian unggul. 

 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Salwa Cantika Sabillah & Masitah Effendi, Peran Lembaga Pendidikan Islam Nahdatul Ulama…  

 

@2025 DIKSI (https://jurnal.bimaberilmu.com/index.php/diksi) 908 

Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional 

 

Pendidikan Islam Aswaja An-Nahdliyah merupakan bentuk pendidikan 

Islam yang mengacu pada empat karakteristik pokok Ahlussunnah Wal Jama’ah 

yang diterapkan oleh Nahdlatul Ulama. Keempat prinsip tersebut, yang selalu 

diajarkan oleh Rasulullah dan para sahabat (Abrori, M. S., Mispani, M., Setiawan, 

D., & Khodijah, K. 2022)., meliputi: 

1) Al-Tawassuth, yaitu sikap mengambil jalan tengah di antara dua pandangan 

ekstrem (tatharruf), contohnya antara Qadariyyah dan Jabariyyah, antara 

skeptisisme ortodoks dengan rasionalisme Mu’tazilah, serta antara Sufisme 

salafi dan Sufisme falsafi. 

2) Tasamuh berarti menghormati menghargai orang yang memiliki prinsip hidup 

berbeda, meskipun tidak berarti mengakui atau membenarkan keyakinan 

tersebut. Tasamuh mencerminkan sikap toleran, saling menghargai, dan 

tenggang rasa.  

3) Itidal, adalah sikap tegak lurus, tidak memihak kekanan atau kiri, serta berlaku 

adil dengan hanya mendukung kebenaran. Sikap itidal sangat terkait dengan 

prinsip tawasut. 

Menurut KH. Aqil Siradj, sikap I’tidal (tegak lurus atau berlaku adil) 

diterapkan dalam kehidupan bermasyarakat dengan cara selalu bersikap adil antara 

kelompok kaya dan miskin, serta antara kelompok minoritas dan mayoritas. Puncak 

dari sikap ini ialah suatu bantuk wujud semangatt gotong royong dalam 

menegakkan keadilan.  

Penanaman nilai-nilai tawassuth di masyarakat bertujuan menanamkan 

sikap yang proporsional dan seimbang, tanpa condong ke ekstremisme baik di kiri 

maupun kanan. Tawassuth sendiri berarti mengambil posisi tengah di antara dua 

pandangan yang berlebihan, seperti antara Qodariyyah dan Jabariyyah atau 

skeptisisme ortodoks dengan rasionalisme Mutazilah (Jesika, W., Rahman, A., & 

Oktori, A. R. 2025). Sikap ini juga mengandung nilai moderasi (al-iqtishad) yang 

mendorong keterbukaan dialog antar berbagai pemikiran. Dengan menekankan 

sikap tawassuth, Nahdlatul Ulama berusaha menjadi umat yang moderat dan 

menghindari cara-cara radikal atau ekstrem. 

Nahdlatul Ulama berperan aktif dalam menanamkan nilai-nilai tawassuth di 

tengah masyarakat dengan dua metode utama. 

1) Melalui metode pemahaman, NU memberikan wawasan kepada masyarakat 

lewat berbagai kegiatan keagamaan dan sosial, seperti istighosah, pengajian, 

dan kegiatan serupa lainnya.  

2) Metode pembiasaan, yakni membiasakan masyarakat untuk mengamalkan nilai-

nilai tawassuth, meliputi: 

a) menghargai sesama manusia dalam kehidupan bermasyarakat dengan 

berpegang pada prinsip tri ukhuwah Islam;  

b) menghindari diskriminasi terhadap kelompok manapun serta menumbuhkan 

sikap saling menghargai dan menghormati;  

c) memberikan dukungan dan takziah kepada tetangga yang meninggal dunia 

meskipun berbeda agama; dan  

d) menunjukkan sikap saling menghormati saat menghadapi perbedaan 

pendapat. 

 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Salwa Cantika Sabillah & Masitah Effendi, Peran Lembaga Pendidikan Islam Nahdatul Ulama…  

 

 

@2025 DIKSI (https://jurnal.bimaberilmu.com/index.php/diksi) 909 

Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional 

 

KH. Said Aqil Siradj menjelaskan bahwa konsep tawasut direalisasikan 

dalam proses pengambilan keputusan hukum dengan mengharmonisasikan antara 

nash (teks agama) dan akal (rasio). Secara luas, metode berpikir ini menggabungkan 

wahyu dan rasio sehingga berjalan secara seimbang dan sinergis. Sikap tawassuth 

ini berperan sebagai penengah yang mengurangi sikap ekstrem, baik yang berakar 

pada teks maupun pada rasio. Pandangan tersebut selaras dengan upaya Nahdlatul 

Ulama dalam menanamkan nilai-nilai tawasut di tengah masyarakat. 

Penanaman Nilai-nilai Tasamuh Nahdlatul Ulama mengajarkan masyarakat 

untuk menanamkan nilai-nilai tasamuh yang meliputi sikap toleransi, penghargaan, 

saling menghormati, tenggang rasa, serta sikap tepa selira. Nilai-nilai ini menjadi 

karakteristik khas NU yang memengaruhi cara pandang dalam menghadapi 

berbagai masalah. Dalam kerangka nilai-nilai Aswaja An-Nahdliyah, sikap 

tasamuh dikembangkan sebagai bentuk penghormatan dan penghargaan terhadap 

prinsip kehidupan orang lain dalam masyarakat.  

Penanaman Nilai-nilai Tawazun dalam masyarakat, merupakan sikap 

keseimbangan yang di anut oleh Nahdlatul Ulama, sebagaimana tertera dalam 

khittah NU tahun 1926. Tawazun berarti menjaga keseimbangan dalam berbagai 

aspek,  termasuk dalam penggunaan dalil naqli (dalil yang bersumber dari al-

Qur‟an dan Hadist) dan dalil naqli (dalil yang bersumber dari akal rasional), serta 

mengembangkan pengawasan terhadap kekuasaan yang ada. Keseimbangan 

tersebut bertujuan untuk menciptakan ketentraman dan kebahagiaan bagi seluruh 

Masyarakat. Pendapat ini sejalan dengan peran Nahdatul Ulama dalam 

menanamkan nilai-nilai tawazun di Tengah masyarakat. 

c. Kontribusi dalam Menjaga Keberagaman dan Keharmonisan Sosial  

Keharmonisan antar umat beragama merupakan aset penting bagi 

kelangsungan kehidupan masyarakat, keharmonisan ini bersifat dinamis artinya 

dapat berubah tergantung pada perilakun yang ditunjukkan. Oleh karena itu, sikap 

dan tindakan kelompok keagamaan memiliki peran krusial dalam menjaga suasana 

yang kondusif. Nahdlatul Ulama (NU) memiliki peran yang signifikan dalam 

menjaga keberagaman dan keharmonisan di Indonesia, sebuah negara yang kaya 

akan pluralitas budaya dan agama. Berikut adalah beberapa kontribusi utama NU 

dalam konteks ini: 

1) Komitmen terhadap Toleransi dan Kerukunan  

NU secara aktif mempromosikan toleransi melalui program inisiatif yang 

mendukung dialog antaragama, organisasi ini menjadi jalan antar kelompok 

yang berbeda dan antara umat islam dengan pemeluk agama yang berbeda, 

deangan tujuan mempererat dan mengurangi konflik 

2) Kegiatan Sosial dan Bantuan Kemanusiaan  

NU terlibat dalam berbagai kegiatan sosial yang tidak membedakan latar 

belakang agamanya, beberapa program bantuan sosial seperti bantuan untuk 

masyarakat kurang mampu itu menunjukan komitmen NU untuk meningkatkan 

kesejahteraan masyarakat.  

3) Menanggulangi ekstremisme 

Dengan pendekatan moderat, NU berusaha mengurangi potensi ekstremisme 

dan radikalisme dikalangan umat islam. 

 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Salwa Cantika Sabillah & Masitah Effendi, Peran Lembaga Pendidikan Islam Nahdatul Ulama…  

 

@2025 DIKSI (https://jurnal.bimaberilmu.com/index.php/diksi) 910 

Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional 

 

Secara keseluruhan, NU berperan sebagai pilar dalam menjaga keberagaman 

dan keharmonisan di indonesia, dengan melalui pendidikan dialog antar agama, 

kegiatan sosial, dan juga menyebarkan nilai-nilai moderat, NU sangat berkontribusi 

besar dalam menciptakan masyarakat yang harmonis. 

 

5. Tantangan dan Hambatan Lembaga Pendidikan Islam NU dalam 

Menghadapi Perubahan sosial 

Nahdlatul Ulama sebagai Organisasi Masyarakat Islam terbesar tentu saja 

memiliki lembaga-lembaga dalam berbagai bidang yang dinaungi oleh Nahdlatul 

Ulama itu sendiri, salah satunya dalam bidang pendidikan yaitu LP Ma’arif NU 

yang didirikan pada 19 November 1929 dan masih eksis hingga sekarang. 

Lembaga Pendidikan Ma'arif Nahdlatul Ulama (LP Ma'arif NU) adalah 

salah satu institusi pendidikan yang berada di bawah naungan organisasi Nahdlatul 

Ulama. Lembaga ini memegang peran penting dalam penyempurnaan sumber daya 

manusia di Indonesia, khususnya dalam komunitas Muslim berbasis tradisional. 

Dalam konteks perubahan sosial yang dinamis dan kompleks, LP Ma'arif 

menghadapi berbagai tantangan dan hambatan yang signifikan (Afif, N., Zamzami, 

M. A., Mukhtarom, A., & Qowim, A. N. 2022).  

Dalam jangka waktu hampir 1 abad yang dilalui oleh LP Ma’arif NU 

sendiri, tentu saja lembaga ini berhasil dalam menghadapi perubahan sosial dan 

zaman hingga saat ini sehingga dapat bersaing dengan lembaga-lembaga 

pendidikan lainnya. 

Berikut tantangan dan hambatan yang dihadapi oleh  LP Ma’arif NU: 

1. Tantangan Perubahan Sosial dalam Konteks Pendidikan 

Perubahan sosial fokus pada transformasi yang terjadi dalam struktur 

dan pola masyarakat dari waktu ke waktu. Perubahan ini dipicu oleh 

perkembangan teknologi, globalisasi, urbanisasi, dan percepatan mobilitas 

sosial. Dalam konteks ini, tantangan LP Ma'arif NU yaitu: 

a) Adaptasi terhadap Teknologi Pendidikan 

Kemajuan pada teknologi yang telah membawa perubahan besar dengan 

berbagai cara mewujudkan pendidikan. LP Ma'arif sering kali menghadapi 

keterbatasan infrastruktur teknologi, seperti akses internet yang tidak 

merata di daerah terpencil, kurangnya perangkat digital, dan minimnya 

pelatihan bagi tenaga pendidik dalam menggunakan teknologi. 

b) Globalisasi dan Kompetisi Pendidikan 

Globalisasi telah memperluas akses terhadap berbagai model pendidikan 

global. LP Ma'arif perlu bersaing dengan lembaga pendidikan lainnya, 

termasuk sekolah-sekolah modern dengan kurikulum berbasis 

internasional. Tantangan ini menuntut LP Ma'arif untuk tetap relevan 

sambil menjaga identitas lokal dan nilai-nilai Islam Ahlussunnah wal 

Jama'ah (Aswaja). 

c) Perubahan Pola Pikir Masyarakat 

Masyarakat modern cenderung menginginkan pendidikan yang tidak hanya 

berorientasi pada nilai-nilai keagamaan, tetapi juga keterampilan yang 

dapat meningkatkan mobilitas sosial dan ekonomi. LP Ma'arif menghadapi 

tantangan untuk menyeimbangkan pendidikan berbasis agama dengan 

kebutuhan keterampilan praktis. 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Salwa Cantika Sabillah & Masitah Effendi, Peran Lembaga Pendidikan Islam Nahdatul Ulama…  

 

 

@2025 DIKSI (https://jurnal.bimaberilmu.com/index.php/diksi) 911 

Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional 

 

d) Urbanisasi dan Perubahan Demografi 

Perpindahan penduduk dari desa ke kota sering kali mengurangi 

populasi peserta didik di lembaga pendidikan di pedesaan. LP Ma'arif yang 

banyak tersebar di daerah pedesaan harus mencari strategi untuk 

mempertahankan relevansi mereka di tengah urbanisasi. 

 

2. Tantangan Eksternal 

Faktor eksternal juga mempengaruhi kemampuan LP Ma'arif untuk 

menghadapi perubahan sosial. 

a) Peraturan Pemerintah, Kebijakan pemerintah yang tidak selalu sejalan 

dengan visi dan misi LP Ma'arif dapat menjadi hambatan. Misalnya, 

standar pendidikan nasional yang terlalu berorientasi pada akademik sering 

kali mengabaikan aspek spiritual dan karakter. 

b) Minimnya Dukungan dari Pemangku Kepentingan, LP Ma'arif sering kali 

tidak mendapatkan dukungan optimal dari pemerintah, swasta, atau 

masyarakat luas dalam bentuk pendanaan, kebijakan, dan strategi 

kerjasama. 

c) Ketimpangan Ekonomi, Ketimpangan ekonomi di Indonesia membuat 

beberapa wilayah memiliki akses yang terbatas terhadap pendidikan 

berkualitas. LP Ma'arif di daerah miskin sering kali berjuang 

mempertahankan operasional mereka. 

d) Kompetisi dengan Lembaga Non-Tradisional, Munculnya lembaga 

pendidikan berbasis teknologi dan sekolah-sekolah internasional menjadi 

pesaing berat bagi LP Ma'arif, terutama di daerah perkotaan. 

3. Tantangan Internal 

Selain tantangan eksternal, LP Ma'arif juga menghadapi tantangan 

internal yang dapat menghambat adaptasi mereka terhadap perubahan sosial. 

a) Keterbatasan Anggaran, LP Ma'arif sering kali menghadapi kendala 

finansial, terutama di daerah-daerah dengan basis ekonomi yang lemah. 

Keterbatasan dana ini berdampak pada penyediaan fasilitas belajar, 

pelatihan guru, dan pengembangan program pendidikan yang inovatif. 

b) Kurangnya Tenaga Pendidik Berkualitas, Salah satu hambatan besar adalah 

keterbatasan jumlah tenaga pendidik yang memiliki kompetensi tinggi. 

Banyak guru di LP Ma'arif tidak mendapatkan pelatihan lanjutan yang 

memadai untuk menghadapi perubahan kebutuhan pendidikan. 

c) Dualisme Kurikulum, LP Ma'arif menghadapi dilema dalam 

mengintegrasikan kurikulum nasional dengan pendidikan berbasis nilai-

nilai Aswaja. Kekacauan ini sering kali membuat siswa kurang kompetitif 

dalam mata pelajaran umum yang diujikan secara nasional. 

4. Tantangan Ideologis dan Budaya 

Sebagai lembaga pendidikan berbasis Islam tradisional, LP Ma'arif 

menghadapi tantangan ideologi dan budaya dalam menjaga relevansinya di era 

modern. 

a) Radikalisme dan Intoleransi, LP Ma'arif harus menghadapi tantangan 

dalam menangkal pengaruh radikalisme dan intoleransi yang dapat 

merusak semangat keberagaman dan nilai-nilai Aswaja yang mereka 

perjuangkan. 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Salwa Cantika Sabillah & Masitah Effendi, Peran Lembaga Pendidikan Islam Nahdatul Ulama…  

 

@2025 DIKSI (https://jurnal.bimaberilmu.com/index.php/diksi) 912 

Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional 

 

b) Transformasi Nilai Budaya, Modernisasi sering kali membawa pergeseran 

nilai-nilai budaya yang bertentangan dengan ajaran Islam tradisional. LP 

Ma'arif perlu memastikan bahwa siswa mereka tidak hanya cerdas secara 

akademis, tetapi juga memahami dan menghormati nilai-nilai kearifan 

lokal. 

c) Stigma terhadap Pendidikan Tradisional, LP Ma'arif sering kali dianggap 

kurang progresif dibandingkan dengan lembaga pendidikan modern 

lainnya. Stigma ini menjadi hambatan dalam menarik minat siswa dan 

dukungan masyarakat. 

5. Solusi dan Strategi Menghadapi Tantangan  

Meskipun tantangan dan hambatan yang dihadapi LP Ma'arif cukup 

besar, ada berbagai strategi yang dapat dilakukan untuk mengatasinya: 

a) Inovasi dalam Teknologi Pendidikan, LP Ma'arif dapat memanfaatkan 

platform digital untuk meningkatkan kualitas pembelajaran, seperti e-

learning, media sosial, dan aplikasi pendidikan. Pengadaan pelatihan bagi 

guru dalam penggunaan teknologi juga sangat penting. 

b) Diversifikasi Kurikulum, Mengintegrasikan kurikulum nasional dengan 

keterampilan hidup, kewirausahaan, dan teknologi akan membantu siswa 

LP Ma'arif bersaing di era modern tanpa kehilangan akar keagamaan 

mereka. 

c) Penguatan Kerjasama dengan Pemerintah dan Swasta, LP Ma'arif perlu 

menjalin kemitraan dengan berbagai pihak untuk mendapatkan dukungan 

finansial, pelatihan, dan pengembangan infrastruktur. 

d) Penguatan Ideologi Aswaja, LP Ma'arif perlu menanamkan nilai-nilai 

Islam moderat yang sesuai dengan ajaran Aswaja secara mendalam kepada 

siswa, agar mereka menjadi agen perubahan sosial yang toleran dan 

inklusif. 

e) Peningkatan Kualitas Tenaga Pendidik, Memberikan pelatihan 

berkelanjutan bagi guru dan tenaga pendidik akan meningkatkan kualitas 

pembelajaran di LP Ma'arif. Selain itu, insentif yang layak bagi guru juga 

dapat membantu meningkatkan motivasi mereka. 

f) Kampanye Kesadaran Pendidikan, LP Ma'arif perlu menggalakkan 

kampanye kesadaran tentang pentingnya pendidikan di kalangan 

masyarakat, terutama di daerah terpencil. 

g) Lembaga Reformasi Manajemen, Peningkatan profesionalisme dalam 

lembaga pengelolaan, termasuk transparansi keuangan dan pengelolaan 

sumber daya, dapat meningkatkan efisiensi dan efektivitas LP Ma'arif. 

KESIMPULAN 

Nahdlatul Ulama (NU), sebagai organisasi Islam besar di Indonesia, telah 

memberi kontribusi signifikan terhadap pendidikan melalui berbagai lembaga seperti 

pesantren, madrasah, dan Lembaga Pendidikan Ma’arif NU (LP Ma’arif NU). 

Organisasi ini didirikan pada tahun 1926 dan sejak saat itu berakar kuat di tengah 

masyarakat. Pendidikan NU dibedasarkan pada nilai-nilai Ahlussunnah wal Jama'ah 

dan bertujuan untuk mencerdaskan bangsa serta mengembangkan individu yang 

berakhlak mulia, NU memiliki tiga pilar utama: wawasan ekonomi kerakyatan, 

wawasan keilmuan, dan wawasan kebangsaan. Untuk mewujudkan pilar-pilar ini, NU 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Salwa Cantika Sabillah & Masitah Effendi, Peran Lembaga Pendidikan Islam Nahdatul Ulama…  

 

 

@2025 DIKSI (https://jurnal.bimaberilmu.com/index.php/diksi) 913 

Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional 

 

mendirikan LP Ma'arif NU, yang bertanggung jawab atas pendidikan formal dan non-

formal di luar pesantren. Sementara itu, pesantren di bawah NU didukung oleh 

Rabithah Ma’ahid al-Islam (RMI). Meskipun perannya signifikan, lembaga 

pendidikan NU menghadapi berbagai tantangan, baik internal maupun eksternal, yang 

menghambat adaptasi mereka terhadap perubahan sosial dan modernisasi.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdurahman, A., Habibi, D. D., Muslim, B., Firdaus, P., & Rahmawati, D. 

(2025). Pendidikan Karakter. PT. Sonpedia Publishing Indonesia. 

Abrori, M. S., Mispani, M., Setiawan, D., & Khodijah, K. (2022). Implementasi Nilai-

Nilai Ahlussunnah Wal Jama’ah (ASWAJA) Dalam Pembelajaran Ke-NU-An di 

MTS Darussalam Kademangan Blitar. Tarbawiyah: Jurnal Ilmiah 

Pendidikan, 6(1), 45-58. 

Afif, N., Zamzami, M. A., Mukhtarom, A., & Qowim, A. N. (2022). Strategi Lembaga 

Pendidikan MA’ARIF NU Pusat Dalam Menghadapi Tantangan Di Era 

Globalisasi. Tadarus Tarbawy: Jurnal Kajian Islam dan Pendidikan, 4(2). 

Anisyah, N., Marwah, S., & Yumarni, V. (2023). Pendidikan Karakter dalam 

Pembentukan Akhlak Anak Pra Sekolah. Murhum : Jurnal Pendidikan Anak Usia 

Dini, 4(1), 287–295. https://doi.org/10.37985/murhum.v4i1.164 

Dianita, G., Firdaus, E., & Anwar, S. (2019). IMPLEMENTASI PENDIDIKAN 

TOLERANSI DI SEKOLAH: Sebuah Kearifan Lokal di Sekolah Nahdlatul 

Ulama. TARBAWY : Indonesian Journal of Islamic Education, 5(2), 162. 

https://doi.org/10.17509/t.v5i2.16752 

Fathih, M. A., & Amrullah, A. M. K. (2022). Model Pengelolaan dan Problematika di 

Lembaga Madrasah Ma’arif NU. Ma’arif Journal of Education, Madrasah 

Innovation and Aswaja Studies, 1(2), 9–15. 

https://doi.org/10.69966/mjemias.v1i2.13 

Hawari, A. Y., Suwaryo, U., & Kartini, D. S. (2023). Perbandingan Peran Nahdlatul 

Ulama (NU) dan Muhammadiyah dalam Politik di Indonesia. Jurnal 

Pemerintahan Dan Kebijakan (JPK), 5(1), 41–53. 

https://doi.org/10.18196/jpk.v5i1.19187 

Jesika, W., Rahman, A., & Oktori, A. R. (2025). Nilai-Nilai Moderasi Beragama 

dalam Buku Teks Mata Pelajaran Akidah Ahlak Kelas Viii Madrasah 

Tsanawiyah (Doctoral dissertation, INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI 

(IAIN) CURUP). 

Mawasti, W., & Adli, E. N. (2018). Perumusan Visi Oganisasi Ikatan Pelajar Nahdlatul 

Ulama (Ipnu) Tahun 1954. INTELEKSIA - Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah, 

8(1), 53–78. https://doi.org/10.55372/inteleksiajpid.v8i1.117 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Salwa Cantika Sabillah & Masitah Effendi, Peran Lembaga Pendidikan Islam Nahdatul Ulama…  

 

@2025 DIKSI (https://jurnal.bimaberilmu.com/index.php/diksi) 914 

Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional 

 

Nasrullah, N., Rama, B., & Achruh, A. (2023). Nahdlatul Ulama, Tokoh Dan 

Kegiatannya Dalam Dunia Pendidikan. Nizam: Jurnal Islampedia, 2(1), 21-28. 

Rozi, A. F. (2025). Wawasan Kenegaraan Dan Kebangsaan. 02(01), 105–115. 

Saefudin, A. (2021). Pendidikan Karakter dalam Perspektif KH. Wahid 

Hasyim (Doctoral dissertation, UNUSIA). 

Syarif, J., Tarbiyah, F., & Keguruan, D. (2015). Dinamika Lembaga Pendidikan 

Ma’arif Nu dalam Sistem Pendidikan Nasional. 

Ulum, M., & Wahid, A. (2019). FIKIH ORGANISASI (Reaktualisasi Sejarah 

Nahdlatul Ulama (NU) Di Indonesia). Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman, 5(2), 

54–75. https://doi.org/10.35309/alinsyiroh.v5i2.3517 

Yugo, T. Y. (2025). Pendidikan Karakter Berbasis Aswaja Nahdlatul Ulama di Era 

Disrupsi: Antara Tantangan dan Inovasi. NAHNU: Journal of Nahdlatul Ulama 

and Contemporary Islamic Studies, 3(1), 510–536. 

https://doi.org/10.63875/nahnu.v3i1.70 

 

 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

